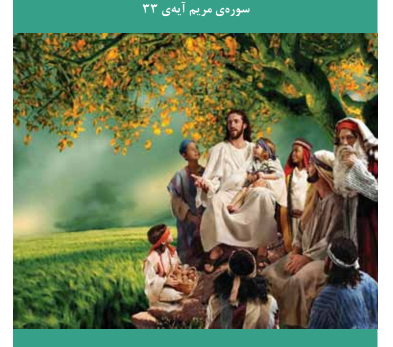
جمله ی معروفی از حضرت امام خمینی (ره) زینت بخش بسیاری از مراکز آموزشـــی کشورماســت: «معلمی شغل

> بی شک همهی ما این جمله را بارها شــنیده و دیدهایم. شــاید هم دربارهاش مطالبے خواندہ و ساعتها به آن فکر كرده باشيم.

> در باطن این جملهی نغیز و زیبا دو حقیقت ناب نهفته است؛ یکی اینکه پیامبران معلم بشر بودهاند و دوم اینکه کار معلم شبیه کار پیامبران است. پیامبران چـه کردهاند که به صفت معلمی مفتخر شدهاند. از قضا، بیشتر آنها به شغلهای دیگری مثل خیاطی، نجاری، چوپانی، بازرگانی و کشاورزی مشغول بودهاند و نان خورش خـود را از راه زحمت روی زمین تهیه می کردهاند. آنها مثل بقیهی افراد بشر بودهاند، با این تفاوت که از نظر درونی بــه میزانی از پاکی و نجابت و معصومیت رسیده بودند که ظرفیت شنیدن پیام خدا و پذیرش کلام او را بهصورت وحی داشتهاند. به همین دلیل، از ابتدا بسیاری از اطرافیان به آنها گرایش پیدا کرده، کلامشان را با گوش دل شنیده و تا پای جان در راهشان قدم برداشتهاند. مرارتهای پیامبران پس از آن آغاز شده است که حاکمان زر و زور و ریا، به دلیل

و درود برمن روزی که زاده شدم و روزی که میمیرم و روزی که زنده برانگیخته میشوم.



خداوند متعال به عیسیبن مریم (ع) وحی کرد: «ای عیسی! برای مردم در بردباری همچون زمین زیر پای آنان باش، در سخاوت همچون آب روان

و در مهرورزی و رحمت همچون خورشید و ماه باش که بر نیکوکار و بدکار می تابد»

ترس از به فنا رفتن منافع خود، دشمنی با آنان را آغاز کردهاند.

در این نوشته به اهداف انبیا و رسولان الهي نمي پردازيم، توجه من بيشتر به نقش تعليم وتربيتي ايشان است.

آنچه از پیامبران چهرهای معلمگونه ساخته است، اخلاق پاک و مردمداری و مهربانی است. پیامبران این ویژگیها را از درک وحدانیت خداوند و بندگی او به دست آوردهاند. اگرچه از هر كدام معجزہ یا معجزہ هایی برای دیرباوران سے زدہ است، اما آنھا که پیام پیامبران را درک کرده و همراه آنها شدهاند و یا به پای ایشان در مرارتها سهیم بودهاند، از راه دیــدن این معجزهها به آنها ایمان نیاوردهاند، بلکه مردم زمانهٔ هر کدام از پیامبران شیفتهی مهربانی و کردار پاک و درست ایشان شدهاند.

در زمانهی ما هم معلمانی هستند که راه انبیا را طی میکنند و دانش آموزان خود را به شاگردانی شیفته تبدیل می کنند. جالب اینکه مقصد این شیفتگی خود معلم نیست، بلکه راه و منش اوست.

پیامبران پیروان خـود را با گچ، تخته، کلاس، ترم، و ارزشیابی کیفی و نمرهای آموزش ندادهاند، حتى پيامبر اسلام (ص) به پیامبری امی معروف است. که نزد هیچکس سوادی و دانشی نیاموخته. اما

از نبی اکرم (ص) نقل شده است:

دیدار او خدا را به یاد شما آورد وگفتار او بر آگاهی شما بیفزاید و عمل او شما را به آخرت علاقهمند كند.»

حواریون به عیسیبن مریم (ع) عرض کردند: «ای روحالله با چه کسی همنشینی کنیم؟» فرمود: «با کسی بنشینید که

او محمد امین بـوده و این امانتداری و درستکاری راه هر گونه شک و شبههای را بر آنها که با او میزیستهاند بسته بوده است. تعبیر خداوند در قرآن کریم از این مهربانی و تأثیرش در تبلیغ رسالت این است: «اگر تندخو و سختدل بودی، قطعا از پیرامــون تو پراکنده میشــدند» (آل عمران/آیهی ۱۵۹).

این مهربانی و نرمخویی صفتی است که پیامبران به وسیلهٔ آن توانستهاند خیل عظیمی از مردم را گرد خود جمع کنند و این راه، حتی پس از رحلت از این جهان، ادامه داشته است. مهربانی آنقدر عظیم

است که تا هستی برقرار است، اثر تکوینی آن موجوار بر تمام کرانههای هستی ادامه

و معلم امروز هم با همین مهربانیهای کوچک و بزرگ نسبت به دانش آموزان، به قدرت این موج می افزاید و دلهای دانش آموزان را نرم می کند و این گونه راه انبيا ادامه مي يابد.

از سوی دیگر، خداوند کریم، در جای جای قرآن کریم، به رسولان خود هشدار

«و تــو را جز بشــارتگر و بیــم دهنده نفرستاديم» (فرقان/آيهٔ ۵۶).

و این روش دوم معلمی است. او فقط راه را و چاه را به دانش آموزان نشان می دهد. راه را روشن و چاه را تاریک مینمایاند و هرگــز به زور کســی را از چاه به به راه نمی کشاند، بلکه معلم، هم بشارتگر و هم بیمدهنده است.

این یادداشت به مناسبت سالروز میلاد یکی از رسولان مهربانی، یعنی حضرت عیسی مسیح(ع)، نگاشته شده و اگر بیشتر از پیامبر اسلام(ع) یادی شده، از این جهت است که تفاوتی میان عمل رسولان و هدف آنان وجود ندارد و همهی آنها بشریت را به سوی خداوند یکتا فرا خوانده و اخلاق و مهربانی را برای سعادت دنیا و آخرت معرفی کردهاند.